
  

 

UNIVERSIDADE DE BUENOS AIRES – UBA 

 

 

 

 

 

INÁCIA MARIA CALDAS TRINDADE PUGA FERREIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

AS MULHERES, A INFERIORIDADE E A SUPOSTA INCAPACIDADE NO 

CÓDIGO CIVIL DE 1916 

 

 

            

       

 

 

 

2021 



  

 

 

 

INÁCIA MARIA CALDAS TRINDADE PUGA FERREIRA 

 

 

 

 

 

 

            

        Trabalho para obtenção  

        de nota na disciplina  

        Historia del Derecho  

        Privado, ministrada pela  

         Doutora Natalia Stringini,  

        no 2º Módulo de Direito                 

        Civil  do curso de   

        Doutorado da Faculdade  

        de Direito    

        da Universidade           

        de Buenos  Aires – UBA. 

 

 

 

 

2021 



 

1 
 

As mulheres, a inferioridade e a suposta incapacidade no Código Civil de 

1916 

 

 

 

Introdução 

 

 

 Este estudo assume o propósito de analisar a condição de inferioridade 

da mulher e sua suposta incapacidade, mantidas no Código Civil Brasileiro de 

1916, apontado o aspecto do patrimonialismo presente na relação conjugal. A 

despeito de o século XX ter se constituído na era da industrialização, as 

mulheres ainda viviam sob autoridade suprema do marido, até pelo menos o 

pós-segunda Guerra Mundial, salvaguardado pelo conjunto de norma previstas 

neste Código de 1916. 

 Este artigo se ocupa de uma análise sobre a condição de inferioridade 

da mulher no que diz respeito à subserviência no âmbito da casa e na função 

da maternidade, no aspecto do patrimonialismo e no trabalho fora de casa só 

com a autorização do marido dentre outras situações, previstas no referido 

Código Civil. O capítulo III dos direitos e deveres da mulher previstos no 

Código Civil Brasileiro de 1916, traz as seguintes normatizações: 

 Art. 240 - A mulher, com o casamento, assume a condição de  companheira, 

consorte e colaboradora do marido nos encargos de  família, cumprindo-lhe velar 

pela direção material e moral desta. 

 Art. 242 - Se o regime de bens não for da comunhão universal, o marido 

 recobrará da mulher as despesas, que com a defesa dos bens e direitos 

 particulares desta houver feito; 

 Art. 243 - A autorização do marido pode ser geral ou específica, mas  deve 

 constar de instrumento público ou particular previamente  autenticado. 



 

2 
 

 Observe-se que a família era estruturada em papéis específicos com 

atividades para o homem e para a mulher, de forma segmentada, cabendo ao 

homem a chefia do núcleo familiar e todas as decisões que viessem ao 

encontro de seus próprios interesses, enquanto que à mulher cabia-lhe os 

serviços domésticos, a educação dos filhos e manter-se bela para o marido. 

 As mulheres estavam à margem da sociedade, sem identidade, sem 

função política. Eram confinadas à esfera privada, tidas como frágeis e não 

podiam sair sozinhas. Casar e ser mãe era o ideal de felicidade, para isso 

vieram ao mundo. 

 Este trabalho apresenta uma abordagem sobre essas questões de 

inferioridade e subalternidade feminina, a partir de uma pesquisa bibliográfica 

em autores que discutem o patriarcado e suas determinações com relações às 

mulheres e seus papéis. Trata-se de uma análise relevante para a temática do 

Direito, voltado às minorias sociais, especialmente as mulheres, e a 

necessidade histórica que foi enfrentada para mudar sua situação de opressão. 

 

1- As mulheres, a inferioridade e a suposta incapacidade no Código 

Civil de 1916 

 O ser mulher é uma construção social, uma elaboração que toma corpo 

na cultura e nas formas socioeducativas do tornar-se mulher. Sua identidade 

está ancorada em processos socioculturais de construção social das 

configurações do feminismo, que tem na diferença a sua pedra de toque. 

 Essa construção do ser mulher foi sendo construída de forma peculiar e 

diferenciada em relação à elaboração do ser masculino, assumindo 

desigualdade no processo socioeducativo de formação do gênero feminino. E, 

nesse processo de tornar-se mulher e tornar-se homem, ocorreu uma 

assimetria no sentido o homem assumir superioridade sobre a mulher. Isto, 

segundo Bourdieu (2011), desencadeou o processo de dominação masculina. 

 A situação de inferioridade da mulher transcende os limites da mera 

existência enquanto ser envolvida no âmbito da discriminação, legitimada pela 

cultura do patriarcado que outorga a supremacia do homem sobre a mulher em 



 

3 
 

todos os sentidos, é, pois, uma realidade que expõe a mulher ao mundo da 

violência. 

 A dominação masculina se materializa em uma série de violências e 

opressão contra a mulher, fundamentadas em uma cultura patriarcalista binária 

e preconceituosa para o gênero feminino. Na divisão dos papéis na divisão 

sexual do trabalho as mulheres estiveram sempre em desvantagem, cabendo a 

elas o espaço privado da casa e dos serviços domésticos, e aos homens a 

esfera pública do trabalho fora de casa e o protagonismo no espaço público em 

todos os sentidos. 

 Historicamente, a formação da consciência da mulher esteve associada 

a um conjunto de ideais bem construídos, tem por base a diferenciação binária 

dos papéis sociais, nos quais a mulher assume uma posição de subalternidade, 

como aponta Silva (1995, p.28), afirmando que “a mulher no seu papel de mãe 

e esposa, diretamente associada a causas sociais de caridade, como 

colaboradora do homem. Este, no seu papel combativo, corajoso, destinado ao 

lugar de herói na sociedade”. 

 Na escola que é o lugar onde todas deviam aprender de forma 

igualitária, ao contrário, promove educação desigual com base na 

discriminação de gênero. As mulheres aprendem técnicas manuais e 

domésticas e os homens eram educados para ser o senhor. Mesmo sendo a 

mulher o sujeito responsável pela criação dos filhos, ela não recebia educação 

apropriada para educá-los. Esta situação era imposta com intenção 

convencionada que, de certa forma, era um meio de mantê-la subjugada, 

desprovendo-a de conhecimentos que lhes permitissem não pensar em 

igualdade de direitos. 

 Nas primeiras Constituições do Brasil, de 1824 e 1891, as quais dispõem 

que todos são iguais perante a lei, a mulher continuou em condições de 

desigualdade e, mesmo com a efervescência da República, a influência da 

Colônia e suas determinações permaneceram no país. Ou seja, os modos 

patriarcais exacerbados permaneceram de forma pujante. As Constituições 

Federais do país, por muito tempo, estabeleceram regras marcadas pela 



 

4 
 

desigualdade entre os cônjuges, mesmo reconhecendo o princípio da 

igualdade em todas elas, apresentando grande contradição. 

 De acordo com Del Priore (2005, p.246), havia complemento de tarefas, 

mas igualdade entre homem e mulher nunca. “Ao marido cabia a tarefa de 

representar a família, administrar os bens comuns, incluindo aqueles trazidos 

pela esposa e fixar o domicílio do casal”. A esposa estava no mesmo nível das 

crianças menores de idade, incapazes, assim como dos escravos e dos 

indígenas. Trabalhar fora somente com a permissão do marido. 

 Era autorizado uso legítimo da violência contra os excessos femininos. O 

casal não podia se separar, o homem tinha o dever de harmonizar as relações 

da vida conjugal, pois a mulher era tida como um ser frágil e inapta para chefiar 

o grupo familiar. 

  Ainda no século XIX, no Brasil, o casamento era considerado 

indissolúvel, ligado à instituição do dote¹, cujo costume perdurou até a segunda 

metade do século XX. Era uma garantia de sustento e proteção à noiva durante 

a vigência do casamento. Se o casamento fosse desfeito, a mulher retornava 

para a casa dos pais, munida do referido dote. Se o marido não 

correspondesse ao desejado no casamento, ele poderia perder a mulher e o 

dote, que conferia prestígio à portadora. 

 Costa (2005), revela que famílias ricas davam além de dinheiro, 

propriedades e presentes valiosos. O casamento formal de papel passado 

interessava especialmente às famílias proprietárias, preocupadas com a 

transmissão do patrimônio, incluindo os escravos que dele faziam parte. O 

matrimônio era visto somente como contrato social. Some-se a isto, o fato de 

que, a reputação de uma moça pura era de imprescindível importância as 

relações de poder. 

 

1. O dote era um costume patriarcal que consistia em oferecer uma quantia de dividendo ao 

noivo da filha, por parte do pai da noiva. Podia ser também a oferta de propriedades. 

 



 

5 
 

 Em meados do século XIX, com a legislação de 1890, cabia ao marido 

administrar os bens da esposa e a esta se proibia alienar até mesmo suas 

propriedades imóveis através de hipotecas ou vendas. Essa legislação 

manteve o domínio patriarcal, porém de forma mais suave, na medida em que 

retira do casamento civil o direito do marido de impor castigo corpóreo à 

mulher, o que era permitido na constituição anterior. 

 A partir da constituição de 1934 começam a aparecer os princípios de 

igualdade entre os gêneros masculinos e femininos. Este é o contexto do 

sufragismo, movimento feminista que reivindicava o voto feminino. O 

sufragismo tem início na Inglaterra, no século XIX, e se espalhou no mundo 

inteiro durante as primeiras décadas do século. 

  No Brasil, os direitos políticos das mulheres de votarem e serem 

votadas, têm seus marcos na CF/34, antes, porém, elas já tinham conquistado 

o voto feminino, em 1932, durante o Governo de Getúlio Vargas. De acordo 

com Verucci (1986, p.94), “a questão da cidadania da mulher, da mulher 

enquanto pessoa, enquanto cidadã, entrou no debate com o sufragismo”. 

 No contexto de criação do Código Civil de 1916, era a Constituição de 

1891 que o ratificava. Por isso, o castigo contra a mulher foi mantido no 

referido Código. O marido tinha autorização para castigar sua esposa, 

principalmente em caso de adultério. Ou seja, a mulher saía da casa do seu 

pai, mas continuava a receber tratamento de filha, sendo o marido o seu 

senhor. No entanto, o Código de 1916 permitiu às mulheres casadas ter 

direitos sobre seus bens particulares, os quais ela deixava sob administração 

do marido. Permaneceu, com efeito, a incapacidade da mulher para o 

protagonismo na esfera pública. Deveria estar ao lado dos filhos menores de 

idade. 

 O Código Civil de 1916 concebia a família hierarquizada e 

matrimonializada, como aquela destinada à procriação, responsável pela 

educação de cidadãos patriotas, voltada para a formação de mão de obra 

saudável e indivíduos empenhados na obtenção e manutenção do patrimônio, 

sobre o qual o Estado destinava sua proteção. Del Priore (2005, p. 246), reitera 

“o fato de que a mulher era considerada altamente incapaz para exercer certos 



 

6 
 

atos e se mantinha em posição de dependência e inferioridade em relação ao 

marido”. Vejamos o que prevê o Código Civil de 1916 com relação aos direitos 

e deveres do marido: 

Art. 122- O marido é o chefe da sociedade conjugal, função que exerce 

com a colaboração da mulher, no interesse comum do casal e dos 

filhos. 

Compete-lhe: 

I - a representação legal da família 

II - a administração dos bens comuns e dos particulares da mulher que 

ao marido incumbir administrar, em virtude do regime matrimonial 

adotado, ou de pacto antenupcial; 

O direito de fixar o domicílio da família, ressalvada a possibilidade de 

recorrer à mulher ao juiz, no caso de deliberação que a prejudique. 

 A lista de atribuições do marido no âmbito da família e da sociedade 

conjugal assenta-se no exclusivo poder patrimonialista do homem. Conforme 

Costa (2005, p.52), “o patrimonialismo se apresenta como uma modalidade de 

dominação tradicional, e se caracteriza por autoritarismo, arbitrariedade e 

consequente instabilidade da mulher”. O patrimonialismo é um conceito que 

deriva do patriarcado, enquanto um sistema de ideias que estabelece 

diferenças binárias entre homens e mulheres, tendo por base elementos 

religiosos judaico-cristão. 

 O patriarcado se expressa por meio do domínio masculino tanto no 

âmbito da família, quanto no espaço social. A família era destituída de funções 

afetivas e socializadora, estava voltada para a reprodução da espécie, “ 

conservação dos bens, a política de um ofício, a ajuda mútua e a proteção da 

honra e da vida em caso de crise” (AZEVEDO, 200, p.51). 

  O lugar da mulher era a esfera privada da casa e dos afazeres 

domésticos. No mesmo ano em que foi aprovado o Código Civil, foi publicado 

um manual de economia doméstica, com o título ‘O Lar Feliz’, contendo 

conselhos para homens e mulheres sobre seus deveres enfatizando que o 

lugar de mulher era na esfera privada, pois só assim ela salvaguardaria sua 



 

7 
 

honestidade sexual, garantindo a ordem da família. Del Prióre (2005, p.248), 

tenta resumir o espírito daquela época a respeito do lugar da mulher, encilhada 

no espaço doméstico da casa, da seguinte maneira: 

[...] à mulher incube sempre fazer do lar - modestíssimo que seja ele - 

um templo em que se cultive a felicidade; à mulher compete encaminhar 

para casa o raio de luz que dissipa o tédio, assim como os raios de sol 

dão cabo aos maus micróbios[...]. Quando há o que prenda a atenção 

em casa, ninguém vai procurar fora divertimentos dispendiosos ou 

prejudiciais; o pai ao deixar o trabalho de cada dia, só tem uma ideia: 

voltar para casa. A fim de introduzir ali algum melhoramento ou de 

cultivar o jardim. Mas, se o lar tem por administrador uma mulher, 

mulher dedicada e com amor à ordem, isto então, é saúde para todos, é 

a união dos corações, a felicidade perfeita no pequeno Estado, cujo 

ministro da fazenda é o Pai, cabendo à companheira de sua vida a 

pasta política, os negócios do interior.. 

 No processo de tornar-se mulher e tornar-se homem, há todo um 

trabalho de formação que é extremamente amplo e envolvente, um trabalho 

que remete às múltiplas formas de integrações dos sujeitos numa dada 

sociedade (Torres, 2005). É assim que a educação da mulher repassada de 

geração a geração, desde os primórdios, esteve voltada para o cuidado da 

casa, dos filhos e do marido, no confinamento doméstico. 

 Não bastasse os serviços domésticos estarem sob a responsabilidade 

da mulher, ela também deveria ser prendada com domínio da prática de 

tecedura de crochê e tricô. Some-se a isto, o fato de que ela deveria cuidar da 

aparência, devendo estar impecável e atraente para o marido que, necessitava 

disso para manter o seu equilíbrio. Conter os excessos do marido e ‘equilibrar a 

contabilidade de afetos’, conforme Del Priore (2005, p.248), para a preservação 

do lar fazer parte do conjunto de deveres da mulher no Código Civil de 1916. 

Para tanto, era necessário manter-se bela, saudável e praticar a arte de 

agradar, de encantar, mantendo-se sempre próxima do ideal de mulher 

amorosa. 

 O Código Civil de 1916 deixa claro no Art. 240, que a “mulher, com o 

casamento, assume a condição de companheira, consorte e colaboradora do 



 

8 
 

marido nos encargos de família, cumprindo-lhe velar pela direção material e 

moral desta”. Ou seja, embora na prática a mulher assume a responsabilidade 

pelo cuidado da casa e bem-estar da família, ela figura no Código, como 

coadjuvante do homem, sua colaboração, sem falar que a sua atuação na 

esfera pública era vedada. Trata-se de relações de poder desiguais entre 

gêneros, estando, pois, as mulheres em desvantagem diante dos homens. 

 O gênero, entendido como uma categoria relacional que envolve 

homens e mulheres numa determinada sociedade, está associada à 

perspectiva de poder. Em Foucault (1976), a perspectiva de poder é relacional, 

sendo, pois, um exercício e ação do indivíduo que se espraia e se capitaliza. O 

aspecto da disciplina e vigilância apresenta-se disperso em cadeia, de forma 

sutil e não necessariamente assumido de cima para baixo. Trata-se de 

“constelações dispersas de relações desiguais, discursivamente constituídas 

em campos sociais de força. Esta concepção de poder permite a análise do 

fenômeno em pauta, quer a nível macro, quer a nível micro” (COSTA; 

BRUSCHINI, 1992, p.185). 

 Posto que as relações de gênero se travam no terreno do poder, onde, 

segundo Saffioti (1992), tem lugar a exploração dos subordinados, a 

dominação efetiva-se de forma sutil e, muitas vezes, imperceptível por parte da 

própria mulher, como por exemplo, a aceitação natural de estereótipos 

femininos como a fragilidade, delicadeza, doçura, amorosidade e outros que 

fortalecem a ideia de mulher frágil e emotiva. 

 Em 1931, o Vaticano divulgou um documento advertindo que a mulher, 

por ser frágil, não deveria trabalhar fora. Deixá-la trabalhar fora das paredes 

domésticas por causa do baixo salário do homem, é um terrível ato. A mãe de 

família não deve trabalhar no lugar do homem, ela é para a casa, dando-se aos 

cuidados domésticos com zelo e deveres próprios, sobretudo cuidando da 

educação dos filhos. O confinamento dela na casa tinha também a finalidade 

de manter a sua fidelidade, evitando o esfacelamento da família. A esfera 

privada era uma forma de defendê-la das agressões externas e ao mesmo 

tempo esconder dela o mundo lá fora. 



 

9 
 

 Em 1943, um outro documento proveniente do Vaticano reitera a função 

da mulher no campo da maternidade nos seguintes termos: 

Em um como em outro estado civil, o dever da mulher aparece 

nitidamente traçado pelos lineamentos, pelas atitudes, pelas faculdades 

peculiares do seu sexo. Colabora com o homem, mas no modo que lhe 

é próprio, segundo sua natural tendência. Ora, o ofício da mulher, sua 

maneira, sua inclinação inata, é a maternidade. Toda mulher é 

destinada para ser mãe: mãe no sentido físico da palavra ou num 

significado mais espiritual e elevado, mas não menos real. A este fim o 

Criador ordenou todo o ser próprio da mulher, seu organismo, mas 

também seu espírito e, sobretudo, sua especial sensibilidade, de modo 

que a mulher, verdadeiramente tal, não pode de outro modo ver nem 

compreender a fundo todos os problemas da vida humana, senão com 

relação à família. Por isto, o sentido agudo de sua dignidade a coloca 

em apreensão cada vez que a ordem social ou política ameaça 

prejudicar sua missão materna, em favor da família (CANEZIN, 2010, 

p.02). 

 A igreja desempenhou um papel central na manutenção da 

subordinação da mulher e de sua imanência ao espaço da casa, tendo por 

base a maternidade como única função. Ou seja, o destino da mulher consistia 

em gerar filhos, amamentá-los e criá-los. Era o auge do seu mandato de vida. 

De acordo com Canezin (2010, p.4); 

A única realização que estaria ao seu alcance era o casamento e a 

maternidade, pois eram consideradas destituídas de mentalidade 

racional. Sua única vantagem era a maternidade, que lhe conferia a 

educação dos filhos, sempre sob a supervisão e autoridade do marido. 

  

 

 

 

2. O Direito Canônico é o conjunto de leis e regulamentos adotados pela Igreja 

Católica. É a lei eclesiástica que rege a Igreja Católica. 



 

10 
 

 

O Código Civil Brasileiro de 1916 mantinha estreito vínculo com o Direito 

canônico², que, extremamente conservador, previa a resignação da mulher em 

situação de opressão, reproduzindo os estereótipos de ser frágil, inábil, cujo 

apanágio era a reprodução humana.  O que, segundo Del Priore (2005), 

contribuía para a continuação dos olhos vedados para fora das janelas, mas 

sim, atentos para dentro do lar. 

 Manter a mulher ocupada com vários filhos e afazeres domésticos, era a 

forma encontrada para manter o matrimônio, conforme as regras daquela 

época. A família era a base sólida da sociedade, enraizada na inferioridade e 

superioridade, necessidade sexual masculina e natureza submissa da mulher.  

 A oratória era um predicado masculino, o homem que se prezasse era 

bem-falante, enquanto que à mulher não se permitia ‘abrir a boca’ na frente das 

pessoas. Ao homem era aferido o título de ‘Seu Doutor’, pois, era-lhe dada a 

oportunidade de cursar a faculdade, qualquer que fosse: Medicina, Direito ou 

Engenharia. À mulher era-lhe negado o direito à educação, realidade que 

tenderá a ser modificada, a partir dos primeiros anos do século XX, no Brasil 

(COSTA, 2005). 

 A maioria das meninas era analfabeta e as poucas que estudavam, na 

segunda metade do século XIX, estudavam só as primeiras letras. Mesmo as 

mulheres da elite que possuíam certa instrução permaneciam restrita à casa. 

Nas escolas administradas pela igreja, somente eram ensinadas técnicas 

manuais e domésticas, sendo educadas para sentirem-se felizes como alguém 

que servia para auxiliar e não como companheira do marido. 

 No início do século XX é que foi permitida a educação formal às 

mulheres, com homens e mulheres estudando juntos. 

 Del Priore (2005, p.123), chama a atenção para o fato de que “muitas 

filhas de famílias poderosas nasceram, cresceram, casaram-se e, em geral, 

morreram nas fazendas de gado, sem terem estudado, sem saber assinar o 

próprio nome.  A mulher não era considerada uma cidadã política’’. É, pois, a 



 

11 
 

partir de 1910 a 1940, que a luta pela cidadania das mulheres tomou corpo no 

Brasil, especialmente com a conquista do voto feminino em 1932. 

 Essa realidade de submissão e opressão da mulher exigiu coragem e 

resistência para conquistar certas mudanças neste processo. Aos poucos as 

mulheres foram saindo desta situação de subordinação. A saída da mulher do 

espaço privado para a esfera pública possibilitou-lhe o contato com uma rede 

de relações que implicaram em novos saberes, novas informações que 

redefiniram suas relações com a família. 

 Muitas mulheres, inseridas no processo educacional, passaram a refletir 

sobre a sua condição pautada em pré-noções e estereótipos atribuídos a elas 

no contexto do patriarcado, construindo uma nova consciência fundada no 

horizonte da igualdade de gênero. De acordo com Costa e Bruschini (1992, 

p.133), a saída da mulher para a esfera pública ‘’foi acompanhada de 

resistência por parte de pais, maridos e até filhos’’. 

 A luta pela construção da cidadania da mulher se efetiva no interior de 

conflitos que se estabelece entre a cultura dominante de supremacia do 

homem e as minorias sociais representadas pelas mulheres. Efetivamente, 

ainda nos dias atuais, as mulheres encontram-se entre os grupos sociais que 

lutam pela conquista, ampliação e manutenção de seus direitos, dada que as 

relações de gênero no Brasil são muito desiguais. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

12 
 

 

 

 

 

Considerações Finais 

 

 Ao término deste estudo e com base nas leituras realizadas, 

especialmente sobre a situação de submissão da mulher, prevista e 

normatizada pelo Código Civil Brasileiro de 1916, pode-se dizer que a 

construção do ser mulher e do sujeito homem, é, culturalmente elaborada, 

tendo por base princípios ideologizante do sistema patriarcal. 

 As mulheres eram educadas e/ou domesticadas para o conformismo e a 

submissão, reduzidas a um ser não pensante voltada só para a reprodução sob 

o ideário da maternagem como o fim último delas. Ficou patente neste estudo 

que o casamento se constituía num contrato social unicamente, com o uso do 

dote garantido pelo pai da moça para evitar a sua solteirice, o que a tornaria 

um ser desprezível na sociedade.  

 A mulher desempenhava o papel de mãe e esposa, sendo responsável 

pelo serviço da casa, sem tomar conhecimento do que acontecia lá fora, numa 

subordinação difundida pela Igreja Católica e pelo Estado Brasileiro com as leis 

regidas pelo Código Civil de 1916. Este Código estabelecia regras de 

comportamento às mulheres de forma rígida como, por exemplo, o trabalho 

fora de casa para elas que só poderiam desenvolver com a permissão formal 

do marido, autenticada em cartório. 

 As mulheres não tinham direito à educação até o século XIX e, mesmo 

que elas pudessem estudar a partir dos primeiros anos do século XX, o 

conteúdo educacional era voltado para o saber prático no âmbito das tarefas da 

casa, dos cuidados com os filhos e com a família. Matérias como higienização, 

puericultura e corte/costura compunham a grade curricular dos estudos para as 



 

13 
 

mulheres, enquanto que os homens estudavam matérias de conteúdos lógico 

como matemática, língua estrangeira dentre outras. 

 Deve-se reconhecer que o patriarcado, enquanto o conjunto de ideias 

que outorga a supremacia do gênero masculino sobre o feminino, encarregou-

se de delinear os papeis sociais de forma binária e discriminatória com 

desfavorecimento às mulheres.  

 O patrimonialismo que consiste no poder do homem sobre os bens da 

mulher, é visto como uma extensão do patriarcado. Os bens da esposa, 

provenientes do dote oferecido pelo pai da noiva, era administrado e tornado 

decisão de venda ou troca pelo marido, sem o consentimento da mulher. É, 

pois, com o advento do Código Civil Brasileiro de 1916, que a mulher passa ter 

o controle sobre os seus bens. 

 Por fim, ficou claro em nosso estudo que a inferioridade e a suposta 

incapacidade da mulher, é amplamente reiterada no Código Civil Brasileiro de 

1916. 

 Esta situação começa a sofrer algumas modificações com a luta do 

movimento feminista, primeiro com o sufragismo de conquista do voto feminino 

e, depois, com as mudanças que ocorreram no âmbito da industrialização no 

período pós-1930. 

 Esperamos, pois, poder ter correspondido ao que foi solicitado nesta 

disciplina, ao mesmo tempo em que tive a oportunidade de conhecer um pouco 

mais sobre a história das mulheres e a sua condição humana. 

 

 

 

 

 

 

 



 

14 
 

 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

AZEVEDO, Maria Amélia; GUERRA, Viviane Nogueira de Azevedo. Crianças 

vitimizadas: a síndrome do pequeno poder. São Paulo: Iglu, 2000. 

BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. Traduzido por Maria Helena 

Kuhner. 10 ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2011. 

COSTA, Heloisa Campos da. As mulheres e o poder na Amazônia. Manaus: 

Edua, 2005. 

COSTA, Albertina de Oliveira; BRUSCHINI, Cristina. Uma questão de gênero, 

São Paulo; Rosa dos Tempos; Fundação Carlos Chagas, 1992. 

CANEZIN, Claudete Carvalho. A mulher e o casamento: da submissão à 

emancipação. In: www.pailegal.net/chicus.asp acessado em 20/12/2020. 

DEL PRIORE, Mary. História do amor no Brasil. São Paulo: Contexto, 2005. 

FOUCAULT, Michel. História da sexualidade 2: uso dos prazeres. São Paulo. 

Graal, 1976. 

SAFFIOTI, Heleieth. Rearticulando gênero e classe social. 1n: COSTA, 

Albertina de Oliveira; BRUSCHINI, Cristina (Org) Uma questão de gênero: Rio 

de Janeiro: Rosa dos tempos; Fundação Carlos Chagas, 1992. 

SILVA, Dayse de Paula Marques. A formação profissional e o gênero no 

serviço social: o começo no Rio de Janeiro há 50 anos. In: Em pauta. Cadernos 

da Faculdade de Serviço Social da UERJ. Rio de Janeiro, 1995. 

TORRES, Iraildes Caldas. As novas amazônidas. Manaus: Edua, 2005. 



 

15 
 

VERICCI, Floriza. A construção da cidadania feminina. In: TEIXEIRA, João 

Gabriel Lima Cruz (Org). A construção da cidadania. Brasileira: Editora da 

Universidade de Brasília, 1986. 


